Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

8

DE EPISTEME A MYTHOS!
Sesion del 18 de Enero de 1961

Del amor al deseo.

Limites del saber socratico.

Socrates dioiquizado.

Masculino deseable, femenino deseante.
Métaxu del amor.

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

Hemos llegado, entonces, en ElI Banquete, al momento en que
Socrates va a tomar la palabra en el epainos, o el encomion. Les he di-
cho, al pasar, que estos dos términos no son completamente equivalen-
tes, pero no he querido detenerme en su diferencia, que nos habria lle-
vado a una discusion un poco excéntrica.

En la alabanza del amor, nos es afirmado, por el propio Socra-
tes, y su palabra no podria ser discutida en Platon, que si ¢l sabe algo,
si hay algo en lo cual ¢l no es ignorante, es en las cosas del amor.” No
perdamos este punto de vista en todo lo que va a suceder.

La ultima vez les sefalé, pienso que de una manera suficiente-
mente convincente, el caracter extranamente irrisorio del discurso de
Agaton.

Agaton, el tragico, habla del amor de una manera que da el sen-
timiento de que €l hace bufonadas en un discurso macarrénico. En to-
do momento, la expresion que nos sugiere, es que ¢l chacotea un poco.
He subrayado, hasta en el contenido y el cuerpo de los argumentos,
como en el estilo y el detalle de la elocucion misma, el caracter exce-
sivamente provocador de los versitos en los que en determinado mo-
mento se expresa, y como es desconcertante ver el tema de EI Banque-
te culminar en un discurso asi. Esta lectura no es nueva, aunque la
funcion que le damos en el desarrollo de El Banquete pueda serlo. El
caracter irrisorio del discurso de Agaton ha detenido desde siempre a
los que lo han leido y comentado. Esto hasta el punto de que — para
citar a ese personaje de la ciencia alemana de comienzos del siglo cu-
yo nombre, el dia que se los dije, no sé por qué los hizo reir — Wila-
mowitz-Moellendorff dice, siguiendo en esto la tradicion de casi todos

2198d.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

los que lo precedieron, que el discurso de Agaton se caracteriza por su
Nichtigkeit, su nulidad.

Es entonces muy extrafio que Platon haya puesto este discurso
en la boca de aquél que precede inmediatamente a Sdcrates, y que es,
no lo olvidemos, el amado de Sdcrates en el momento del banquete.

*Del mismo modo, aquello por lo cual Socrates va a introducir
. ., . 3
su intervencion, esta en dos puntos.*

Antes incluso de que Agaton tome la palabra, se intercala una
especie de intermedio. Socrates dice algo asi como — Después de to-
do lo que acaba de ser escuchado, si ahora Agaton afiade su discurso a
los demas, ;como voy a poder hablar yo?* Agaton, por su lado, se
excusa, y anuncia, ¢l también, alguna vacilacion, temor, intimidacion,
para hablar ante un publico, digamos, tan esclarecido, tan inteligente,
euppovec {emphrones}.” *Y una especie de inicio de discusion, de de-
bate, se produce con Socrates, quien en ese momento comienza a inte-
rrogarlo un poco a propoésito de la observacion que se acaba de hacer,
la de que si Agaton, el poeta tradgico, viene de triunfar sobre la escena
tragica, es que sobre la escena tragica ¢l se dirige a la multitud, y que
aqui se trata de otra cosa.*® — (Entonces es ante nosotros que te rubo-
rizaras por mostrarte eventualmente inferior? ;Ante los demads, ante la
multitud, la muchedumbre ruidosa, te sentirias sereno para avanzar te-
mas menos asegurados?’ Ahi, en fin, no sabemos muy bien en qué nos

3 Nota de DTSE, reducida: “Esta frase falta en la version Seuil”.
* 194a.
> 194b.

% [Y se inicia al respecto un debate con Socrates, quien comienza a interrogarlo
mas o0 menos en estos términos] — Nota de DTSE: “La referencia que hace Lacan
al reciente éxito de Agaton en tanto que poeta tragico, éxito que subraya tanto mas
la vacilacion de Agaton durante EI Banquete, fue silenciada en la version Seuil. Es
cierto que Lacan ya ha mencionado esta referencia en el curso de la sesion prece-
dente. No obstante, al no repetirla, Seuil hace desaparecer una articulacion, vuelve
menos pertinente esta oposicion, a la que Socrates remite a Agaton, entre la multi-
tud, la muchedumbre ruidosa, y esta asamblea de El Banquete”.

7194c.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

estamos metiendo. La pendiente podria ser escabrosa. ;Es una especie
de aristocratismo del didlogo? ;O, como es mas verosimil, pues toda
la practica de Sécrates testimonia de ello, se trata de mostrar que in-
cluso un ignorante, incluso un esclavo, es susceptible, conveniente-
mente interrogado, de revelar en si mismo los gérmenes de un juicio
seguro, y de la verdad?

Sobre esta pendiente, interviene Fedro — Agatén, no te dejes
arrastrar por Socrates.® El no tiene otro placer, dice expresamente, que
hablar con aquél que ama, y si nos comprometemos en este didlogo,
no terminaremos mas. En ese punto, Agaton empieza su discurso, tras
lo cual Socrates se encuentra en posicion de retomarlo.

Para hacerlo, se lo dejaron servido. Su método se muestra en se-
guida con una superioridad deslumbrante, y con la mayor facilidad ha-
ce aparecer lo que acaba de estallar dialécticamente en el discurso de
Agatdn. *El procedimiento es tal que ahi no puede haber otra cosa que
una refutacion, que una aniquilacion del discurso de Agaton, propia-
mente hablando, de manera de denunciar su inepcia, su Nichtigkeit, su
nulidad*’, que los comentadores, y especialmente el que evocaba hace
un momento, piensan que Socrates vacila en llevar demasiado lejos la
humillacion de su interlocutor. Habria ahi un resorte que explica por
qué Socrates se detiene, y toma la mediacion de aquélla que en la con-
tinuacion de la historia no sera sino una figura prestigiosa, Diotima, la
extranjera de Mantinea. Si hace hablar a Diotima en su lugar, si se ha-
ce ensefiar por ella, seria para no permanecer mucho mas tiempo en
posicion de magisterio respecto de aquél al que le ha dado el golpe de-
cisivo.

$194d.

? [El prejuicio es tal que ahi no puede haber otra cosa que una refutacion, que una
aniquilacién del discurso de Agatén, que denuncia su inepcia y su nulidad] —
Nota de DTSE: “La version Seuil se atiene a la estenotipia, mientras que, con toda
evidencia, el término «prejuicio» no conviene aqui. Por otra parte, el término
Nichtigkeit ha desaparecido sin otra forma de proceso. En fin, al reemplazar la lo-
cucion conjuntiva «de manera de» por un simple pronombre relativo, Seuil borra
el caracter de intencién que Lacan imputa a Sdécrates en su manera de proceder”.
— JAM/2 corrige parcialmente: [El procedimiento es tal que ahi no puede haber
otra cosa que una refutacion, que una aniquilacion del discurso de Agaton, que de-
nuncia su inepcia y su nulidad]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

Se hace relevar por un personaje imaginario que le ensena a ¢l
mismo, a fin de amenguar la confusion que le ha impuesto a Agaton.

No estoy de acuerdo con esta posicion. Si miramos el texto mas
atentamente, no podriamos decir que ése sea completamente su senti-
do. Ahi mismo donde se nos quiere mostrar, en el discurso de Agaton,
la confesidon de su extravio — Me temo, Socrates, que no he sabido
absolutamente nada de las cosas que estaba diciendo'® — la impresion
que nos queda al escucharlo es mas bien la de alguien que responde —
No estamos en el mismo plano, yo he hablado de una manera que te-
nia un sentido, un trasfondo, digamos incluso, en el limite, he hablado
por medio de enigmas — no olvidemos awvog {ainos}, y owvittopou
{ainittomai}'', lo que nos lleva directamente a la etimologia misma
del enigma — lo que he dicho, lo he dicho con cierto tono.

Y del mismo modo, en el discurso-respuesta de Socrates leemos
que hay cierta manera de concebir la alabanza que consiste en enrollar
alrededor del objeto de la alabanza todo lo que puede decirse de me-
jor. Es una manera que, por un momento, Socrates desvaloriza, ;pero
es exactamente eso lo que ha hecho Agatén? Por el contrario, parece
que en el exceso mismo de su discurso, habia algo que no pedia otra
cosa que ser escuchado. Para decirlo todo, al escuchar la respuesta de
Agaton de una manera que, creo, es la buena, podemos tener por un
instante la impresion de que, en el limite, Socrates, al introducir aqui
su critica, su dialéctica, su modo de interrogacion, se encuentra en la
posicion pedante.

Esta claro que, sea lo que fuere que haya hecho Agaton, eso
participaba de una especie de ironia. Es Socrates, llegado ahi con sus
demasiado claras intenciones, quien cambia la regla del juego. Y en
verdad, cuando Agatén retoma'> — Eyd, eavor, ® ThKptec, *o0i o0k

19201b.

"' Nota de ST: “Ainos, relato, cuento, historia, fabula, apologo, alabanza, que se
encuentra en epainos, alabanza respecto de... — Ainissomai, ainittomai (forma ati-
ca), decir con palabras encubiertas, dejar entender, hacer alusion, o sea, hablar por
medio de enigmas”.

2201c.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

av dvvaiuny avtiréyewv {ego, phanai, oh Socrates, soi ouk an dunai-
men antilegein}*", no me pondré a antilogar, a discutir contigo, sino
que estoy de acuerdo, adelante con tu modo, segun tu manera de hacer
— ahi vemos a alguien que se desprende, que dice al otro — Pasemos
ahora al otro registro, a otra manera de obrar con la palabra. Pero no
podriamos decir, como los comentadores, y hasta aquél cuyo texto
tengo ante los ojos, Léon Robin, que eso es, de parte de Agatén, un
signo de impaciencia.

*Para decirlo todo, si verdaderamente*'* el discurso de Agaton
puede ponerse entre las comillas de este juego verdaderamente para-
dojal, de esta especie de hazana sofistica, no tenemos mas que tomar
en serio, es la mejor manera, lo que el propio Socrates dice de eso. Pa-
ra emplear el término francés que mejor le corresponde, es un discurso
que lo sidera, que lo deja pasmado {méduse!," como estd expresa-
mente dicho, puesto que Socrates hace un juego de palabras sobre el
nombre de Gorgias y la figura de la Gorgona. Un discurso asi, que cie-
rra la puerta al juego dialéctico, lo deja pasmado {méduse} a Socrates,
y lo transforma, dice, en piedra. No es ése un efecto para desdedar.

Por cierto, Socrates lleva las cosas al plano de su método, some-
tido a nosotros por Platon. Se trata de su método interrogativo, de su
manera de cuestionar, y también de articular, de dividir el objeto, de
operar seglin esa diairesis'® gracias a la cual *el objeto se presenta al
examen estando situado, articulado de cierta manera — cuyo registro
podemos localizar con el progreso que ha constituido un desarrollo del
saber sugerido en el origen por el método*'’. Pero el alcance del dis-

13 [etc.]

' [Para apreciar si|

" 198c.
1 Swonpeotc, distribucion, particion.

17 el objeto se presenta al examen, situado de cierta manera cuyo registro pode-
mos localizar. El método socratico sugiere asi en el origen un desarrollo del saber,
que constituird un progreso] — Nota de DTSE: “Seuil pifia aqui un poco «la arti-
culacion» de lo que formula Lacan. La localizacion del registro se hace «con» el
progreso”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

curso agatonesco no es aniquilado por eso. Es de otro registro, pero si-
gue siendo ejemplar, y juega una funcion esencial en el progreso de lo
que se nos demuestra por la via de la sucesion de los elogios que con-
ciernen al amor.

Sin duda, es para nosotros significativo, rico de ensefianzas, de
sugestiones, de preguntas, que sea Agaton, el tragico, quien haya he-
cho del amor, si podemos decir, el romancero cémico, y que sea Aris-
tofanes, el comico, quien haya hablado de ¢l en su sentido de pasion,
con un acento casi moderno. La intervencion de Socrates interviene a
manera de ruptura, pero sin desvalorizar, ni reducir a nada, lo que aca-
ba de enunciarse en el discurso de Agaton. ;Podemos tener por nada o
por una simple antifrasis, el hecho de que Sécrates ponga todo el a-
cento sobre el hecho de que eso era kaAov Adyov {kalon logon}, un
bello discurso?'® La evocacion de lo ridiculo, de lo que puede provo-
car la risa, a menudo ha sido hecha en el texto que precede, pero S6-
crates no parece de ningun modo decirnos que sea eso lo que esté en
cuestion en el momento de ese cambio de registro. En el momento en
que ¢l trae el troquel que su dialéctica hunde en el tema para aportarle
lo que se espera de la luz socréatica, es de un desacuerdo que tenemos
el sentimiento, y no de un balance que sea enteramente para anular lo
que ha sido formulado en el discurso de Agaton.

Con la interrogacion socratica, con lo que se articula como sien-
do propiamente el método de Socrates, por el cual, si ustedes me per-
miten este juego de palabras en griego, el eromenos, el amado, va a
convertirse en el erotdbmenos, el interrogado, *Socrates no hace mas
que hacer surgir un tema*'’ que desde el comienzo de mi comentario
he anunciado varias veces, a saber, la funcion de la falta.

Todo lo que Agaton dice por ejemplo sobre lo bello, que perte-
nece al amor, que es uno de sus atributos, sucumbe ante la interroga-
cion de Soécrates — Este amor del que hablas, jes o no amor de al-

18 198b.

' [hace surgir un tema] — Nota de DTSE: “Ahi donde Sécrates era sujeto, la ver-
sion Seuil no ve mas que el método. Por otra parte, la supresion del «no... mas
que» hace desaparecer lo que es visto por Lacan como esencial en el método so-
cratico. No se trata de un tema entre otros que podria hacer surgir Sécrates por el
hecho de su método”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

20?* Amar y desear algo, jes tenerlo o no tenerlo? ;Se puede desear
lo que ya se tiene?

Paso el detalle de la articulacion de esta pregunta, Socrates la da
vuelta y la vuelve a dar vuelta con una agudeza que, como de costum-
bre, hace de su interlocutor alguien que ¢l maneja y maniobra. *Esa es
precisamente la ambigiliedad del cuestionario de Socrates: es que €l es
siempre el maestro**, incluso ahi donde, para nosotros que leemos,
eso podria en muchos casos parecer una escapatoria. Poco importa,
ademas, saber lo que en esta ocasion debe, o puede, desarrollarse con
todo rigor. *Es el testimonio que constituye la esencia de la interroga-
cion socratica lo que aqui nos importa*>, y también lo que Socrates
introduce, quiere producir y de lo que convencionalmente habla para
nosotros.

Nos es atestiguado que el adversario no podria rehusar la con-
clusion, esto es, a saber, que en ese caso como en cualquier otro en
que el objeto del deseo, para aquél que experimenta ese deseo, es algo
que no esta a su disposicion, y que no esta presente, en resumen, algo
que no posee, algo que no es él mismo, algo de lo que esta desprovis-
to, es de este tipo de objeto que él tiene deseo, asi como amor. El tex-
to, seguramente, esta traducido de una manera débil — gmboper {epi-
thumei}, él desea, tov un €toipov {tou me hetoimou}, hablando pro-
piamente, es o que no esté listo para llevar, tov un Tapdvtog {tou me
parontos}, lo que no esta ahi, o un eyt {ho me echei}, lo que no tie-
ne, o un eotwv awtog {ho me estin autos}, lo que no es él mismo, ov
evoeng eott {ou endées esti}, eso de lo que es carente, eso de lo que
carece esencialmente.

20 199d-e.
21200a.

*2 [Esa es precisamente la ambigiiedad de su cuestionario — Sécrates sabe que él
es siempre el maestro] — JAM/2 corrige parcialmente: [Esa es precisamente la
ambigiiedad de su cuestionario — es que ¢l es siempre el maestro]

» [Lo que nos importa aqui, es el testimonio que constituye la esencia de la inte-
rrogacion socratica] — el contrasentido que aqui sefiala DTSE se diluye en la tra-
duccidn castellana, y habria que forzar ésta para evidenciar el primero.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

Eso es lo que es articulado por Socrates en lo que introduce en
ese discurso nuevo. Se trata de algo de lo que ¢l ha dicho que no se si-
tua en el plano del juego verbal, por el cual el sujeto es capturado,
cautivado, fijado, fascinado, y es en eso que su método se distingue
del método sofistico. Ese discurso que €l prosigue, nos dice, sin buscar
la elegancia, con las palabras de todos, hace residir en ¢l el progreso
en el intercambio, el didlogo, el consentimiento obtenido de aquel a
quien se dirige. Y este consentimiento mismo es presentado como el
surgimiento, la evocacion necesaria, en aquel a quien se dirige, de los
conocimientos que ya tiene.

Ese es, ustedes lo saben, el punto de articulacion esencial sobre
el cual reposa toda la teoria platonica del alma, de su naturaleza, de su
consistencia y de su origen. En el alma, ya estan ahi desde siempre to-
dos esos conocimientos, de tal modo que para volverlos a evocar y re-
velar bastan preguntas justas. Esto atestigua la antecedencia del cono-
cimiento, y, por este hecho, no podemos sino suponer que el alma par-
ticipa de una anterioridad infinita. Ella no solamente es inmortal, es
existente desde siempre. Ahi estd lo que se presta a la reencarnacion,
ofrece campo a la metempsicosis. Sin duda, esto es lo que, en el plano
del mito, que es otro que el de la dialéctica, acompafia al margen el
desarrollo del pensamiento platonico.

Una cosa esta hecha ahi para sorprendernos. Habiendo introdu-
cido lo que recién he llamado el troquel de la funcion de la falta como
constitutiva de la relacién de amor, Sécrates, hablando en su nombre,
se atiene a eso. Y es plantear una cuestion justa preguntarse por qué se
sustituye por la autoridad de Diotima.

Pero esta cuestion, igualmente, es resolverla demasiado facil-
mente decir que es por consideracion al amor propio de Agatén. Si las
cosas son como se nos dice, Platon solo tendria que hacer una toma
completamente elemental de judo o de jiu-jitsu, puesto que Agaton di-
ce expresamente — Te lo ruego, incluso no sabia lo que decia, mi dis-
curso esta en otra parte.”* Pero no es tanto Agaton quien esta en difi-
cultades, como el propio Sécrates. Como no podemos suponer de nin-
guna manera que Platon haya concebido el mostrarnos a Socrates co-
mo un pedante tan pedestre, tras el discurso seguramente acreo de

24201b.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

Agaton, aunque mas no sea por su estilo divertido, debemos pensar
que si Socrates pasa la mano en su discurso, es por otra razén que por-
que no podria continuar ¢l mismo sin ofender demasiado a Agaton.

Esta razon, podemos situarla inmediatamente — es en razén de
la naturaleza del asunto, de la cosa, del to pragma que esta en juego.

Podemos sospechar, y lo que sigue lo confirma, que es porque
se habla del amor que es preciso pasar por ahi, y que Socrates se ve
conducido a proceder asi.

Notemos en efecto el punto sobre el cual ha llevado su cuestion.
La eficacia que ha producido como siendo la funcion de la falta es, de
manera muy patente, el retorno a la funcion deseante del amor, la sus-
titucion de emboper {epithumei}, ¢l desea, a epa {era}, él ama.” Se
puede puntualizar en el texto el momento en el que, preguntando a
Agatdn si €l piensa que el amor es 0 no amor de algo, sustituye el tér-
mino deseo al término amor.*®

*Es evidentemente en tanto que el amor se articula en el deseo,
se articula de una manera que aqui, hablando propiamente, no esta ar-
ticulada como sustitucion, que la sustitucion no es —podemos legiti-
mamente objetarle— la funcién misma del método**’ que es el del sa-

> En JAM/P leemos en cambio: [la sustitucion de embopet {epithumei}, ¢l ama,
por epa {era}, él desea.] — el error es de la traduccion de Paidos, no de la version
francesa de Seuil.

26 199d-e.

*7 [La manera en que el amor se articula en el deseo, hablando propiamente, no es-
td aqui articulada, podemos legitimamente objetarle en nombre del método mis-
mo] — Nota de DTSE: “Este «en nombre del métodoy», quiza se supone que con-
tiene lo que Lacan desarrolla alrededor de la sustitucion. De todos modos, es exi-
gir mucho del lector...”. — JAM)/2 corrige parcialmente: [La manera en que el

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

ber socratico. Tenemos el derecho de sefialar que la sustitucion es ahi
un poco rapida. No estoy diciendo por eso que ¢l cometa alli una falta,
puesto que es precisamente alrededor de la articulacion del eros-amor
y del eros-deseo, que va a girar efectivamente toda la dialéctica que se
desarrolla en el conjunto del didlogo. Todavia conviene que la cosa
sea puntualizada al pasar.

Observemos todavia que no es por nada que encontramos asi
aislado lo que es, hablando con propiedad, la intervencion socratica.
Socrates llega hasta el punto en que lo que la vez pasada llamé su mé-
todo, que es el de hacer llevar el efecto de su cuestionamiento sobre lo
que llamé la coherencia del significante, se vuelve manifiesto, visible,
en el modo de hablar mismo de su discurso. Vean la manera con que
introduce su pregunta a Agatébn — gwai tivog 6 "Epwg epmg, n 00de-
vog {einai tinos ho Eros eros, e oudenos}, ¢si 0 no, el Amor es amor
de algo o de nada? Como el genitivo griego, a semejanza del genitivo
francés, tiene sus ambigiiedades, algo puede tener dos sentidos, y es-
tos dos sentidos estan articulados de una manera masiva, casi caricatu-
resca, en la distincion que hace Sécrates — tivog {tinos} puede querer
decir ser de alguien, ser el descendiente de alguien. *Lo que yo te pre-
gunto, no es si es respecto, dice, de tal padre o de tal madre, sino lo
que hay detras**®. Esto, es toda la teogonia de la que ha sido cuestion

amor se articula en el deseo, hablando propiamente, no estd aqui articulada como
sustitucion, podemos legitimamente objetarle en nombre del método mismo]

%% [Lo que yo pregunto, dice, no es si es respecto de tal padre o de tal madre] —
Nota de DTSE: “La version Seuil hace desaparecer el destinatario de la pregunta
{te}. Ademas, al suprimir el «sino lo que hay detrds» afiadido por Lacan, esta ver-
sion retira el anuncio de lo que es esencial, y que va a ser precisado inmediata-
mente después, a saber, «de qué, como significante, el amor es el correlativo»”. —
Confrontemos con la version castellana de ElI Banquete de la que estamos valién-
donos: “...dime aln esto: ;Es por su naturaleza el Amor de tal clase que sea amor
de algo o de nada? Y lo que pregunto no es si el Amor es amor de una madre o de
un padre...” — esta version tampoco localiza, salvo contextualmente, el destinata-
rio de la pregunta, pero ademads, en este punto, el traductor introduce una nota que
vale la pena reproducir: “«Amor de una madre o de un padre», tres interpretacio-
nes se han dado de este genitivo. a) Genitivo subjetivo: amor que siente una ma-
dre; b) genitivo objetivo: amor por una madre; ¢) genitivo de origen: y no pregun-
to si tiene una madre o un padre. He preferido mantener en castellano la anfibolo-
gia del texto griego con el caracter ambiguo de nuestro genitivo”. — En cuanto al
«sino lo que hay detras» afiadido por Lacan, he aqui coémo contintia el texto: “...
—pues seria ridicula la pregunta de si el Amor es amor de madre o de padre—,

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

al comienzo del dialogo. No se trata de saber de qué desciende el a-
mor, de quién, de cual dios, es — como se dice, mi reino no es de este
mundo. No, se trata de saber, en el plano de la interrogacién del signi-
ficante, de qué, como significante, el amor es el correlativo.

A la primera manera de entender la cuestion, Sdcrates opone un
ejemplo que no podemos no destacar. Es lo mismo, dice, que pregun-
tar a proposito de Padre — ;Qué implica cuando dices padre? No se
trata de un padre real, a saber lo que tiene como nifo, sino de esto,
que, cuando se habla de un padre, se habla obligatoriamente de un hi-
jo. El padre es, por definicion, padre del hijo en tanto que padre. Sin
ninguna duda ta dirias, si quisieras dar una buena respuesta, traduce
Léon Robin, que es precisamente de un hijo o de una hija que el Pa-
dre es padre. Ahi estamos sobre el terreno propio de la dialéctica so-
cratica, que consiste en interrogar al significante sobre su coherencia
de significante. Ahi, Socrates es fuerte. Ahi, estd seguro. Y eso es lo
que permite la sustitucion un poco rapida de la que hablé, entre el eros
y el deseo — Ese es a sus 0jos un proceso, un progreso, que estad mar-
cado, dice, por su método.

Si pasa la palabra a Diotima, ;por qué no seria porque, en lo que
concierne al amor, las cosas no podrian ir mas lejos con el método
propiamente socratico? Todo lo demuestra, y el discurso de Diotima
mismo.

¢ Por qué tendriamos que asombrarnos por ello? Si el initium de
la marcha socratica constituye un paso por relacion a los sofistas, sus
contemporaneos, es que un saber, el Gnico seguro, nos dice Sdcrates
en el Fedon, puede afirmarse por la sola coherencia de ese discurso
que es didlogo, y que se prosigue alrededor de la aprehension, como
necesaria, de la ley del significante. Cuando se habla del par y del im-
par, ;tengo necesidad de recordarles que ahi se trata de un dominio en-
teramente cerrado sobre su propio registro? Pienso que me he tomado

sino que hago la pregunta de la misma manera que si a propo6sito del concepto de
«padre» preguntara: ;Es el padre de algo o no? En ese caso, me responderias sin
duda alguna, si quisieras responderme bien, que el padre es padre de un hijo o de
una hija.” — cf. PLATON, EIl banquete — Fedon — Fedro, traduccién de Luis Gil,
Ediciones Orbis, Barcelona, 1983, pp. 72-73.

2201d.

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

bastante trabajo en mi ensefianza, aqui, que los he ejercitado el tiempo
suficiente, para mostrarles que el par y el impar no deben nada a nin-
guna otra experiencia que a la del juego de los significantes mismos.
No hay nada par o impar, dicho de otro modo, contable, sino lo que ya
esta llevado a la funcioén de elemento del significante, de grano de la
cadena significante. Podemos contar las palabras o las silabas, pero no
podemos contar las cosas mas que a partir de esto, que las palabras y
las silabas ya estan contadas.

Estamos precisamente en ese plano, cuando Socrates se sitia
fuera del mundo confuso del debate de los fisicos que lo preceden, co-
mo de la discusion de los sofistas que organizan a diversos niveles lo
que podriamos llamar, de manera abreviada — y ustedes saben que no
me resuelvo a eso sino con todas las reservas — el poder magico de
las palabras. Socrates afirma, al contrario, el saber interno al juego del
significante. Al mismo, tiempo postula que ese saber enteramente
transparente a si mismo es lo que constituye su verdad.

Ahora bien, jno es sobre ese punto que, nosotros, hemos dado
un paso, por el cual estamos en desacuerdo con Sécrates? El paso sin
duda esencial de Socrates asegura la autonomia de la ley del signifi-
cante, y prepara para nosotros ese campo *del verbo justamente, ha-
blando con propiedad, que, a €1, le habra permitido toda la critica del
saber humano como tal**. Pero la novedad del analisis, si es que lo
que les ensefio en lo que concierne a la revolucidn freudiana es correc-
to, es justamente lo siguiente, que algo puede sustentarse en la ley del
significante, no solamente sin que eso comporte un saber, sino exclu-
yéndolo expresamente, al constituirse como inconsciente, es decir co-
mo necesitando a su nivel el eclipse del sujeto, para subsistir como ca-
dena inconsciente, como constituyendo lo que hay de irreductible, en
su fondo, en la relaciéon del sujeto con el significante.

Es por esta razon que somos los primeros, si no los nicos, en
no estar forzosamente sorprendidos por que el discurso propiamente
socratico, el de la episteme, del saber transparente a si mismo, no pue-
da proseguirse mas alla de cierto limite que concierne a tal objeto,

3% [del verbo que le habra permitido criticar todo el saber humano como tal] —
Nota de DTSE: “Contrasentido. Lacan acaba justamente de decir que hay desa-
cuerdo con Socrates sobre la cuestion del saber”.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

cuando este objeto — si €ste es aquel sobre el cual el pensamiento
freudiano ha podido aportar algunas luces nuevas — cuando este obje-
to es el amor.

Como quiera que sea, ya sea que aqui ustedes me sigan o que no
me sigan, esta claro que, en un didlogo como El Banquete de Platon,
cuyo efecto a través de los tiempos se ha mantenido con la fuerza que
ustedes saben, con esa constancia, con esa potencia interrogativa, con
esa perplejidad también que se desarrollo alrededor, no podemos con-
tentarnos con una razon tan miserable como esa de que, si Socrates
hace hablar a Diotima, es simplemente para evitar hacerle cosquillas
excesivamente al amor propio de Agaton.

Si me permiten una comparacidon que conserva todo su valor
ironico, supongan que yo tenga que desarrollarles el conjunto de mi
doctrina sobre el andlisis, verbalmente o por escrito, poco importa, y
que, haciendo esto, en un momento crucial yo pase la palabra a Fran-
coise Dolto, ustedes dirian — De todos modos, hay algo, ;por qué ha-
ce eso? Esto, desde luego, suponiendo que si yo le pasara la palabra,
no seria para hacerle decir tonterias. No seria mi método, y por otra
parte, me daria trabajo poner eso en su boca.

Eso molesta mucho menos a Socrates, como van a verlo, pues el
discurso de Diotima se caracteriza por lo siguiente, que a todo mo-
mento nos deja ante unas hiancias de las que comprendemos bien por
qué no es Socrates quien las asume. Mucho mas, Socrates las puntua-
liza, a esas hiancias, con toda una serie de réplicas que son — es sen-
sible, basta con leer el texto — cada vez mas divertidas. Al principio
las réplicas son muy respetuosas, luego cada vez mas del estilo ¢TU
crees?, luego a continuacion Sea, vayamos aun hasta donde tu me
arrastras, y finalmente, eso se vuelve netamente Diviértete, m’hija, yo
te escucho, charla siempre.

*Es preciso que lean ustedes ese discurso para darse cuenta de
31
que se trata de eso*”.

*! Nota de DTSE: “La versién Seuil hace desaparecer este envite de Lacan a remi-
tirse al texto mismo del Banquete™.

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

Aqui, no puedo dejar de hacer una observacion sobre algo que
no parece haber chocado a los comentadores. Aristofanes, a proposito
del amor, ha introducido un término que es transcripto muy simple-
mente en francés bajo el nombre de dioecisme {dioiquismo}, y que ca-
lifica la Spaltung, la division del ser primitivo todo redondo, de la es-
fera irrisoria de la imagen aristofanesca, cuyo valor les he dicho a us-
tedes. Emplea este término por comparacion con una practica que te-
nia curso en el contexto de las relaciones comunitarias, de las relacio-
nes de la ciudad, resorte sobre el cual jugaba toda la politica en la so-
ciedad griega. El dioiquismo consistia, cuando se queria terminar con
una ciudad enemiga, y esto se hace todavia en nuestros dias, en disper-
sar sus habitantes, y ponerlos en lo que se llama campos de reagrupa-
miento. Esto se habia hecho poco antes del momento en que habia
aparecido El Banquete, y es incluso uno de los puntos de referencia
que permiten fecharlo, pues hay ahi, parece, algin anacronismo, dado
que el acontecimiento al que Platon estaria aludiendo, a saber una ini-
ciativa de Esparta, habria sucedido posteriormente al encuentro pre-
sunto que narra El Banquete.*

Este dioiquismo es para nosotros muy evocador. No es por nada
que recién empleé el término de Spaltung, evocador de la rehendidura
{refente} subjetiva. ;No es en la medida en que algo, cuando se trata
del discurso del amor, escapa al saber de Socrates, que €ste se borra,
se dioiquiza, y hace hablar en su lugar a una mujer? — por qué no, la
mujer que hay en él.

Como quiera que sea, nadie discute — y algunos, Wilamowitz-
Moellendorff en particular, lo han acentuado — que hay una diferen-
cia de registro entre lo que Socrates desarrolla en el plano de su méto-
do dialéctico, y lo que nos presenta a titulo del mito a través de lo que
nos restituye de €l el testimonio platonico. No es el caso solamente
aqui, esto estd siempre, en el texto, netamente separado. Cuando se
llega, y en muchos otros campos que el del amor, a un cierto término

32 En la version castellana de El banquete que nos acompaiia, op. cit., el término
en cuestion es vertido como “disgregado”, y va acompafiado por la siguiente nota
de Luis Gil: “Se alude al parecer al dtoyopodg {dioiquismos} o disgregacion poli-
tica de Mantinea en 385 a. de J. C. por los lacedemonios. Evidente anacronismo
(pues el banquete presente se supone celebrado en el 416 a. de J. C.) y que segun
los criticos puede servir para sefialar la fecha de composicion de esta obra”.

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

*de lo que puede ser obtenido*** en el plano de la episteme, del saber,

para ir mas all4, es preciso el mito.

Nos es muy concebible que haya un limite en el plano del saber,
si es que éste es unicamente lo que es accesible al hacer jugar pura y
simplemente la ley del significante. En la ausencia de conquistas
experimentales bien avanzadas, estd claro que en muchos dominios, y
en dominios en los que, nosotros, no tenemos necesidad de ello, sera
urgente pasar la palabra al mito.

Lo notable, es justamente el rigor de este encadenamiento. Se
embraga, en el plano del mito. Platon siempre sabe perfectamente lo
que hace, o hace hacer a Socrates. Se sabe que se esta en el mito, po-
Bovc {mythous}. No hablo del mito en el empleo comun de la palabra,
pues pvbovg Aéyewv {mythous leguein} no quiere decir eso, sino lo que
se dice. Y a través de toda la obra platonica, en el Fedon, en el Timeo,
en La Republica, vemos surgir unos mitos en el momento que hay ne-
cesidad de ellos para suplir la hiancia *de lo que no puede ser asegura-
do dialécticamente***.

A partir de ahi veremos mejor lo que se puede llamar el progre-
so del discurso de Diotima.

Alguien que estd aqui escribi6 un dia un articulo titulado, si mi
recuerdo es bueno, Un deseo de nifio.*> Este articulo estaba construido
enteramente sobre la ambigiiedad de la expresion deseo del nifio — es

33 [que no puede ser obtenido] — Nota de DTSE: “Contrasentido. No se trata de
obtener un término, sino de ir mas alld del término de lo que puede ser obtenido
en el plano de la episteme”. — JAM/2 corrige: [de lo que puede ser obtenido]

* [de lo que puede ser asegurado dialécticamente] — Nota de DTSE: “Nuevo
contrasentido, en el hilo del precedente. Es lo que no puede ser asegurado dialécti-
camente lo que hace hiancia, y no a la inversa”. — Una interpretacién demasiado
al servicio de lo preinterpretado, y por ello innecesaria: en la hiancia de lo que
puede ser asegurado dialécticamente surge lo que no puede ser asegurado dialécti-
camente.

3> Nota de ST: “Se trata de W. Granoff, quien en octubre de 1955 pronuncié una
conferencia en la Sociedad Francesa de Psicoanalisis, titulada «Desire for children
children’s desire» (Un deseo de nifio), cuyo texto apareci6 en La Psychanalyse, n°
2, 1956”.

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

el niflo quien desea, o se desea tener un nifio. No es simple accidente
del significante si las cosas son asi, y la prueba de ello es que es alre-
dedor de esta ambigiiedad que viene justamente a pivotear el ataque
del problema por parte de Socrates. En efecto, ;qué es lo que nos de-
cia Agaton, al fin de cuentas? Que el Eros era el eros, el deseo, de lo
bello — en el sentido, diria, en que es el dios Bello quien desea. ;Y
qué es lo que Socrates le ha replicado? Que un deseo de bello implica
que lo bello, no se lo posee.

Uno podria estar tentado a desviarse de esas argucias verbales,
pero ellas no tienen un caracter de vanidad, de detalle sin importancia
y de confusion. Y lo que nos lo muestra, es que es alrededor de esos
dos términos que va a desarrollarse todo el discurso de Diotima.

Para senalar bien la continuidad entre Diotima y €1, Socrates nos
dice que es en el mismo plano y con los mismos argumentos de los
que se ha servido respecto de Agaton, que Diotima introduce su didlo-
go con é1.%°

La Extranjera de Mantinea nos es presentada como un personaje
de sacerdotisa, de maga. No olvidemos que en ese punto crucial de El
Banquete, se nos ha hablado mucho de las artes de la adivinacion, de
la manera de operar para hacerse oir por los dioses y desviar las fuer-
zas naturales. Diotima es una sabia en esas materias de brujeria, de
mantica, como diria el conde de Cabanis, de toda yontewo {goeteia}.
El término es griego, y esta en el texto.”” También se nos dice de ella
algo de lo que me asombra que no se le preste una gran atencion, esto
es, que ella habria logrado, por medio de sus artificios, hacer retroce-
der la peste por diez afios, y ademas en Atenas.”® Hay que confesar

3%201e.
37203a.

38201d.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

que esta familiaridad con los poderes de la peste es de una naturaleza
como para hacernos reflexionar, y situar la estatura y el paso de la fi-
gura de una persona que va a hablarnos del amor.

Es pues en ese plano que se introducen las cosas, y que Diotima
encadena al responder a Socrates, quien, en ese momento, hace el in-
genuo, o finge perder su griego.” El le plantea la pregunta — Enton-
ces, si el amor no es bello, ;es que es feo? He ahi, en efecto, a donde
desemboca la consecuencia del método llamado por méas o menos, si o
no, presencia o ausencia. Es lo propio de la ley del significante — lo
que no es bello es feo. Por lo menos, eso es lo que implica, con todo
rigor, la prosecucion del modo ordinario de interrogacion de Socrates.
A lo cual la sacerdotisa esta en posicion de responderle — Hijo mio,
no blasfemes. ;Y por qué todo lo que no es bello seria feo? Diotima
nos introduce entonces el mito del nacimiento del Amor, que bien vale
la pena que nos detengamos en €l.

Este mito s6lo existe en Platon. Entre las innumerables exposi-
ciones miticas del nacimiento del Amor que cuenta la literatura anti-
gua, y me he dado el trabajo de escrutar una buena parte de ella, no
hay huella de nada que se parezca a lo que aqui va a sernos enunciado.
Es sin embargo el mito que sigue siendo el mas popular. Resulta en-
tonces que un personaje que no debe nada a la tradicion en la materia,
para decir todo, un escritor de la época de la Aufklarung como Platon,
es completamente susceptible de forjar un mito, y un mito que se vehi-
cula a través de los siglos de manera viva para funcionar como tal.
(Quién no sabe, desde que Platon lo ha dicho, que el Amor es hijo de
[16pog {Poros} y de ITevia. {Penia}?

Poros, el autor cuya traduccion tengo ante mi, simplemente por-
que ella esta enfrente del texto {griego}, lo traduce, no sin pertinencia,
por Expediente.”’ Si eso quiere decir Recurso, es seguramente una tra-
duccién valida. Astucia también, puesto que Poros es hijo de Metig
{Metis}, quien es mas la invencion que la sabiduria. En frente de él,

*® Lacan parece jugar aqui con la expresion francesa perdre son latin, literalmente
“perder su latin”, empleada en el sentido de “no comprender nada”.

40203b.

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

tenemos la persona femenina que va a ser la madre de {Amor}™', Pe-
nia, a saber Pobreza, incluso Miseria. Ella esta caracterizada en el tex-
to como amopia {aporia}, a saber, que ella no tiene recursos. Es lo
que ella sabe de si misma — los recursos, ella no los tiene. El término
aporia, ustedes lo reconocen, es el que nos sirve en lo concerniente al
proceso filosofico. Es un impase, eso ante lo cual nos declaramos in-
solventes, hemos llegado al extremo de los recursos. He ahi entonces a
la Aporia hembra enfrente del Poros, el Expediente, lo que parece bas-
tante esclarecedor.

Lo que es muy lindo en ese mito, es la manera con que la Apo-
ria engendra a Amor con Poros. En el momento en que ha sucedido
eso, era la Aporia quien velaba, quien tenia bien abiertos los ojos. Ella
habia llegado, se nos dice, a las fiestas del nacimiento de Afrodita, y
como buena Aporia que se respete, en esa época jerarquica, se habia
quedado en la escalinata, cerca de la puerta. Por ser Aporia, es decir,
por no tener nada para ofrecer, no habia entrado en la sala del festin.
Pero la suerte de las fiestas es justamente que en ellas ocurren cosas
que invierten el orden corriente. Poros se duerme. Se duerme porque
esta ebrio, y esto es lo que le permite a la Aporia hacerse embarazar
por ¢él, y tener de €l este retofio que se llama el Amor, cuya fecha de
concepcidn coincidird entonces con la fecha de nacimiento de Afrodi-
ta. Es precisamente por eso, se nos explica, que el amor siempre ten-
dréa alguna oscura relacion con lo bello, lo que en efecto esta en juego
en el glzesarrollo de Diotima. Se sostiene en que Afrodita es una bella
diosa.

He aqui, entonces, las cosas dichas claramente — es lo masculi-
no lo que es deseable, es lo femenino lo que es activo. Es por lo me-
nos asi que suceden las cosas en el momento del nacimiento del
Amor.

Si a proposito de esto les traigo la formula de que el amor, es
dar lo que no se tiene, no hay nada forzado en ella, cuestion de salirles

! Tamor] — la correccidn es mia; entiendo que se trata del nacimiento del dioseci-
llo en cuestion, por lo que conviene la mayuscula, y no del sentimiento que éste
inspira.

“21203c.

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

con uno de mis camelos. Es evidente que se trata precisamente de eso,
puesto que la pobre Aporia, por definicion y por estructura, no tiene
nada para dar, mas que su falta, aporia, constitutiva. La expresion dar
lo que no se tiene se encuentra escrita con todas las letras en el aparta-
do 202a del texto de El Banquete, avev tov gyetv Adyov dovvai {aneu
tou echein logon dounai}. Esta es exactamente la formula, calcada a
propdsito del discurso. Ahi se trata de dar un discurso, una explicacion
valida, sin tenerla.

Esto es dicho en el momento en que Diotima va a ser llevada a
decir a qué pertenece el amor. Y bien, el amor pertenece a una zona, a
una forma de asunto, de cosa, de pragma, de praxis, que es del mismo
nivel y de la misma calidad, que la doxa, a saber, que hay discursos,
comportamientos, opiniones — es la traduccion que damos del térmi-
no doxa — que son verdaderos sin que el sujeto pueda saberlo. La do-
xa puede ser verdadera, pero no es episteme, uno de los temas trillados
de la doctrina platonica es distinguir su campo. El amor, como tal, for-
ma parte de ese campo. Esta entre la episteme y la amathia,” del mis-
mo modo que estd entre lo bello y *lo feo***. No es ni lo uno ni lo
otro. Esto estd bien hecho para recordar la objecidén de Socrates, obje-
cion fingida, sin duda, ingenua, de que si el amor carece de bello, es
pues que seria feo. No es feo. Todo el dominio ejemplificado por la
doxa, a la cual nos remitimos sin cesar en el discurso de Platon, puede
mostrar que el amor, segun el término platdnico, estd peta&v {meta-
Xu}, entre los dos.

Eso no es todo. No podriamos contentarnos con una definicion
tan abstracta, incluso negativa, del intermediario. Es aqui que nuestra
locutora hace intervenir la nocion de lo demonico, como intermediario
entre los inmortales y los mortales, entre los dioses y los hombres.*
Nocidén que aqui es esencial evocar, en cuanto que confirma lo que les
he dicho que debiamos pensar de lo que son los dioses, a saber que
pertenecen al campo de lo real. Los dioses existen, su existencia no es
discutida aqui. Lo demonico, el demonio, el daupdviov {daimonion}, y

# apobie, amathia, ignorancia.
* [lo verdadero] — JAM/2 corrige la errata: [lo feo]

4 202e.

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

los hay muchos otros ademds que el amor, es aquello por lo cual los
dioses hacen escuchar su mensaje a los mortales, sea que duerman, sea
que estén despiertos.*

Cosa extrafia que tampoco parece haber retenido mucho la aten-
cion, este sea que duerman, sea que estén despiertos, ;a qué remite
eso? ;A los dioses o a los hombres? Les aseguro que, en el texto grie-
go, podemos dudar al respecto. Todo el mundo traduce segun el buen
sentido, que eso remite a los hombres, pero estd en el dativo, que es
precisamente el caso en que estan los theoi en la frase, de manera que
este es un pequefio enigma mas, en el que no nos detendremos mucho
tiempo. Digamos simplemente que el mito sitia el orden de lo demo-
nico en el punto en que nuestra psicologia habla del mundo del ani-
mismo.

Esto esta bien hecho para incitarnos también a rectificar lo que
tiene de sumaria la idea que nos hacemos de la nocion que tendria el
primitivo, de un mundo animista. Lo que se nos dice al pasar, es que
ese es el mundo de los mensajes que llamaremos enigmaticos, lo que
quiere decir, pero sdlamente para nosotros, de los mensajes en los que
el sujeto no reconoce el suyo propio. Si el descubrimiento del incons-
ciente es esencial, es porque nos ha permitido extender el campo de
los mensajes que podemos autentificar en el Gnico sentido propio del
término, en tanto que esta fundado en el dominio de lo simbdlico. A
saber, que muchos de esos mensajes que creiamos que eran mensajes
opacos de lo real no son mas que los nuestros propios. Eso es lo que
esta conquistado para nosotros sobre el mundo de los dioses. Esto, en
el punto al que hemos llegado en El Banquete, todavia no esta con-
quistado.

La proxima vez, continuaremos parte por parte el mito de Dioti-
ma, y habiendo dado la vuelta por €1, veremos por qué estd condenado
a dejar opaco lo que es el objeto de las alabanzas que constituyen la
sucesion de El Banquete. EI campo donde puede desarrollarse la eluci-

% 1203a.

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 8: 18 de Enero de 1961

dacion de su verdad es solamente lo que seguird a partir de la entrada
de Alcibiades.

Lejos de ser un alargue, una parte caduca, incluso a rechazar, la
entrada de Alcibiades es esencial. Es solamente en la accion que se de-
sarrolla a continuacion entre Alcibiades, Agaton y Socrates, que puede
ser dada de una manera eficaz la relacidon estructural donde podremos
reconocer lo que el descubrimiento del inconsciente y la experiencia
del psicoanalisis, particularmente la experiencia transferencial, nos
permiten, a nosotros, finalmente, poder expresar de una manera dia-
léctica.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna

de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

22



	Sesión del 18 de Enero de 1961

